# छहढाला - ढाल ३





# तीसरी ढाल में किसका वर्णन है?



>सम्यग्दर्शन का







आतम को हित है सुख सो सुख आकुलता बिन कहिये। आकुलता शिवमांहि न तातैं शिवमग लाग्यो चहिये॥ सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चरण शिवमग सो दुविध विचारो। जो सत्यारथ-रूप सो निश्चय, कारण सो व्यवहारो॥१॥

- आत्मा का हित सुख में है, वह सुख आकुलता रहित कहा है।
- > आकुलता मोक्ष में नहीं है, इसलिए मोक्षमार्ग में लगना चाहिये।
- >सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीनों की एकता मोक्ष का मार्ग है। उस मोक्षमार्ग का दो प्रकार से विचार करना चाहिये।
  - >जो वास्तविक स्वरूप है वह निश्चय मोक्षमार्ग है और जो उसका कारण है वह व्यवहार मोक्षमार्ग है।



### मोक्ष का मार्ग क्या हैं?



>सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र(रत्नत्रय) की एकता



## मोक्षमार्ग कितने हैं?

>मोक्षमार्ग एक हैं, उसका विचार(निरुपण) दो प्रकार से है

| निश्चय<br>मोक्षमार्ग | व्यवहार<br>मोक्षमार्ग |
|----------------------|-----------------------|
| वास्तविक<br>(सच्चा)  | कारण                  |
| सत्यार्थ             | असत्यार्थ             |







परद्रव्यनतैं भिन्न आप में, रुचि सम्यक्त्व भला है। आप रूप को जानपनो सो, सम्यक्ज्ञान कला है॥ आप रूप में लीन रहे थिर, सम्यक्चारित सोई। अब व्यवहार मोक्ष-मग सुनिये, हेतु नियत को होई॥२॥



### निश्चय रत्नत्रय

पर द्रव्यों से भिन्न अपनी आत्मा की रुचि (श्रद्धा)



निश्चयसम्यग्दर्शन



निश्चयसम्यक्चारित्र

पर द्रव्यों से भिन्न अपनी आत्मा में लीनता



पर द्रव्यों से भिन्न अपनी आत्मा का ज्ञान

# अब व्यवहार मोक्षमार्ग सुनो जो निश्चय मोक्षमार्ग का निमित्त कारण है।









जीव अजीव तत्त्व अरु आस्रव, बन्ध रु संवर जानो। निर्जर मोक्ष कहे जिन तिनको, ज्यों का त्यों सरधानो॥ है सोई समिकत व्यवहारी, अब इन रूप बखानो। तिनको सुन सामान्य विशेषैं, दिढ़ प्रतीति उर आनो॥३॥

- ➤ जिनेन्द्रदेव ने जीव,अजीव,आस्रव,बन्ध,संवर,निर्जरा और मोक्ष ये सात तत्त्व कहे हैं।
  - > उन सबकी यथावत-यथार्थरूप से श्रद्धा करो।
  - > इस प्रकार श्रद्धा करना,वह व्यवहार से सम्यग्दर्शन है।
    - > अब, इन सात तत्त्वों के स्वरूप का वर्णन करते हैं।
- > उसे संक्षेप से तथा विस्तार से सुनकर मन में अटल श्रद्धा करो।









बहिरातम, अन्तर आतम, परमातम जीव त्रिधा है। देह जीव को एक गिनै, बहिरातम तत्त्व मुधा है॥ उत्तम मध्यम जघन त्रिविध के, अन्तर आतम ज्ञानी। द्विविध संग बिन शुध उपयोगी, मुनि उत्तम निज ध्यानी॥४॥

> बहिरात्मा,अन्तरात्मा और परमात्मा-इस प्रकार जीव तीन प्रकार के हैं।







प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर



>उनमें जो शरीर और आत्मा को एक मानता है, वह बहिरात्मा है,

ेवह बहिरात्मा यथार्थ तत्त्वों से अज्ञान अर्थात तत्त्वमूढ -मिथ्यादृष्टि है। बहिरात्मा





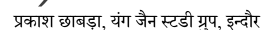
>उनमें -

>अंतरंग-बहिरंग ऐसे दो प्रकार के परिग्रह रहित

>शुद्ध उपयोगी आत्मध्यानी दिगम्बर मुनि उत्तम अन्तरात्मा हैं।

(अरहंत बनने से तुरंत

पहले)



उत्तम



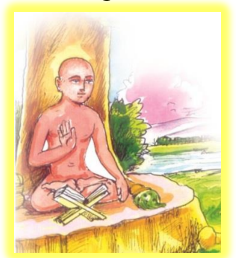




मध्यम अन्तर-आतम हैं जे देशव्रती अनगारी। जघन कहे अविरत-समदृष्टि, तीनों शिवमगचारी॥ सकल निकल परमातम द्वैविध, तिनमें घाति निवारी। श्री अरिहंत सकल परमातम, लोकालोक निहारी॥५॥

> मध्यम अंतरात्मा व्रती श्रावक और गृहत्यागी (शुभोपयोगी) मुनिराज है।



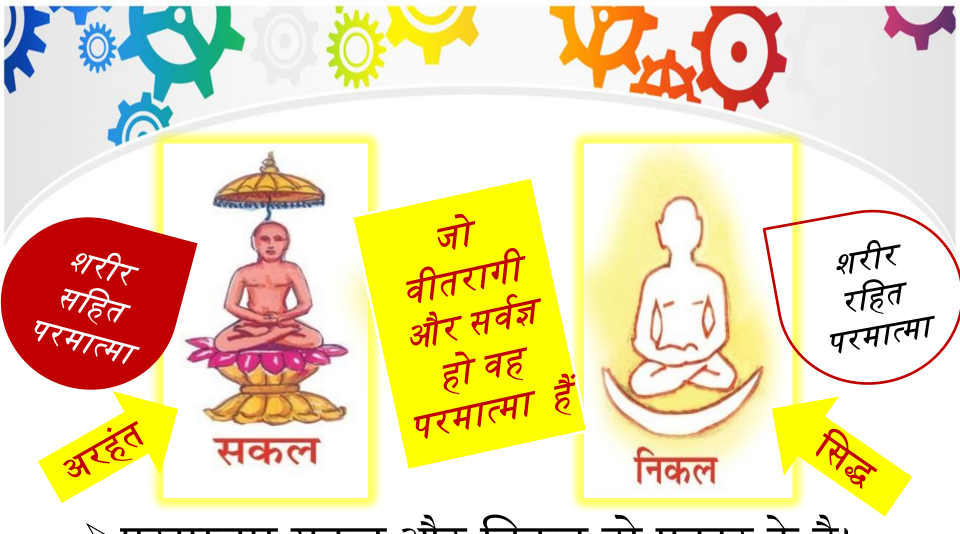


प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर



> जघन्य अंतरात्मा अव्रती सम्यग्दृष्टि है। (ज्ञानी तो है, पर व्रती नहीं) ≽ये तीनों अंतरात्मा मोक्षमार्ग में चलने वाले है।

जघन्य



परमात्मा सकल और निकल दो प्रकार के है।
उनमें घाति कर्म का नाश करने वाले अरहंत शरीर सहित परमात्मा है, जो लोक-अलोक को जानते-देखते है।
प्रमात्मा है, जो लोक-अलोक को जानते-देखते है।





ज्ञानशरीरी त्रिविध कर्म मल-वर्जित सिद्ध महन्ता। ते हैं निकल अमल परमातम भोगें शर्म अनंता॥ बहिरातमता हेय जानि तजि, अन्तर आतम हुजै। परमातम को ध्याय निरंतर, जो नित आनन्द पूजै॥६॥

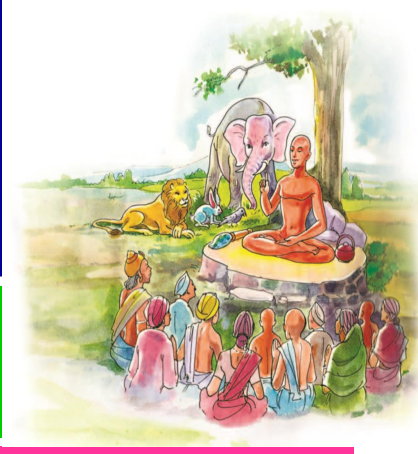
- > ज्ञान मात्र जिनका शरीर है, एसे ज्ञानावरणादि द्रव्य कर्म, रागादि भाव कर्म, शरीरादि नोकर्म
  - तीन प्रकार के कर्म मल से रहित
- >महान सिद्ध जो शरीर रहित, निर्मल परमात्मा है।
  - ≽वे अपरिमित सुख भोगते है। प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर





इन तीनों में बहिरात्मपने को हेय जानकर छोडना चाहिये

और अंतरात्मा होना चाहिये



और सदा परमात्मा का ध्यान करना चाहिये, जिसके द्वारा अनंत आनंद प्राप्त किया जाता है।







चेतनता बिन सो अजीव है, पंच भेद ताके हैं। पुद्गल पंच वरन-रस, गंध दो फरस वसू जाके हैं॥ जिय पुद्गल को चलन सहाई, धर्म-द्रव्य अनरूपी। तिष्ठत होय अधर्म सहाई, जिन विन मूर्ति निरूपी॥७॥

>जो चेतनता रहित हैं वे अजीव हैं; जिनके पाँच भेद हैं।





जिनमें पुद्गल के पाँच वर्ण और रस, दो गंध और आठ स्पर्श होते हैं।

जीव और पुद्गल को गमन में विमित्त और अमूर्तिक है, वह धर्मद्रव्य है।

तथा गतिपूर्वक स्थिति में निमित्त होता है, वह अधर्मद्रव्य है। जिनेन्द्र अधारिक भगवान ने उसे अर्थात् अधर्मद्रव्य को भी अर्थात्







सकल-द्रव्य को वास जास में, सो आकाश पिछानो। नियत वर्तना निशिदिन सो, व्यवहार काल परिमानो॥ यों अजीव, अब आस्रव सुनिये, मन-वच-काय त्रियोगा। मिथ्या अविरत अरु कषाय, परमाद सहित उपयोगा॥८॥



जिसमें समस्त द्रव्यों का निवास है, वह आकाश द्रव्य जानना।



स्वयं परिवर्तित हो और दूसरों को परिवर्तित होने में निमित्त हो, वह निश्चयकाल है तथा रात्रि, दिवस आदि, वह व्यवहार काल जानो।









# आस्रव क्या है?

मोह, राग, द्वेष भावों के निमित्त से कर्मों का आना









### आस्रव के भेद

मिथ्यात्व

• अतत्त्वश्रद्धान

अविरति

• इन्द्रिय विषयों व प्राणी हिंसा का त्याग न होना

प्रमाद

• अच्छे कार्यों में अनुत्साह/ स्वरुप की असावधानी

कषाय

• जो आत्मा को कसे अर्थात दुःख दे

योग

 मन वचन व काय के निमित्त से आत्म प्रदेशों का परिस्पंदन(कम्पन)







ये ही आतम के दु:खकारण, तातैं इनको तजिये। जीव प्रदेश बँधे विधि सों सो, बंधन कबहूँ न सजिये॥ शम-दमतैं जो कर्म न आवैं, सो संवर आदिरये। तप-बलतैं विधि-झरन निरजरा, ताहि सदा आचिरये॥९॥

 चिथ्यात्वादि आस्रव ही आत्मा को दु:ख के कारण हैं, इसलिए इन मिथ्यात्वादि को छोड देना चाहिए।





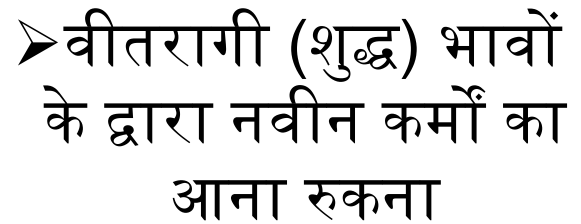
# बंध क्या है?

रागादि भावों के निमित्त से कर्मों का आत्मा के साथ संबंध होना











### संवर के कारण

शम

कषायों का अभाव दम

इन्द्रियों का जीतना





# निर्जरा क्या है?



भवीतरागी (शुद्ध) भावों की वृद्धि से पूर्व बंधे कर्मों का एकदेश खिरना



## निर्जरा का कारण

तप है

इच्छाओं का रुकना







### आस्त्रव को

• दु:ख का कारण जान छोडना चाहिए

#### बंध

• कभी नहीं करना चाहिए

#### संवर

• ग्रहण करना चाहिए

#### निर्जरा

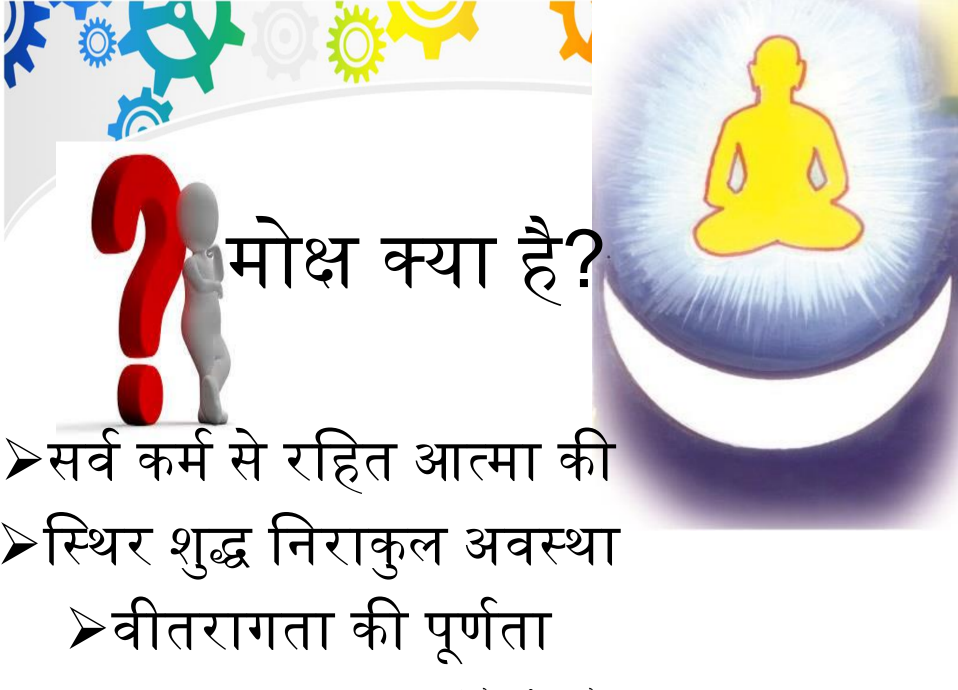
• प्राप्त करना चाहिए







सकल-कर्मतैं रहित अवस्था, सो शिवथिर सुखकारी। इहिवधि जो सरधा तत्त्वन की, सो समिकत व्यवहारी॥ देव जिनेन्द्र, गुरु परिग्रह बिन, धर्म दयाजुत सारो। येहु मान समिकत को कारण, अष्ट-अंग-जुत धारो॥१०॥







> इस प्रकार जो सात तत्त्वों की श्रद्धा है, वह व्यवहार सम्यग्दर्शन है।

| Constant Spice recomme |
|------------------------|
|                        |
|                        |
| वीतरागीदेव             |

| देव  | जिनेन्द्र       | जिन्होने इन्द्रियों और मोह राग<br>द्वेष को जीता हो |
|------|-----------------|----------------------------------------------------|
| गुरु | परिग्रह<br>रहित | २४ प्रकार के अंतरंग व बहिरंग<br>परिग्रह से रहित    |
| धर्म | दया युक्त       | स्व व पर की दया                                    |

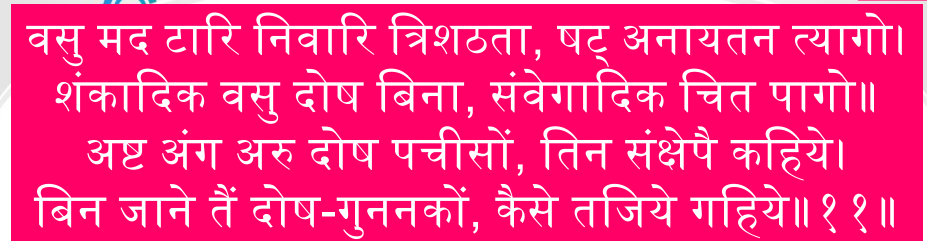


वीतरागी गुरु

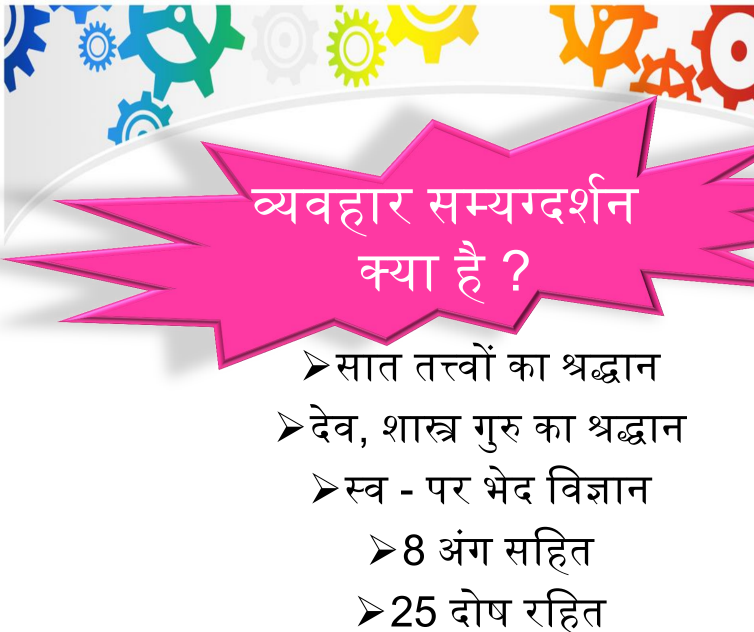
- >इन देव, गुरु, धर्म को सम्यक्तव का निमित्त कारण जानना।
  - >सम्यग्दर्शन को आठ अंग सहित धारण करना चाहिए।







- आठ मद का त्याग करके, तीन प्रकार की मूढता को हटाकर, छह
   अनायतनों का त्याग करना चाहिए।
- शंकादि आठ दोषों से रहित होकर संवेग, अनुकम्पा, आस्तिक्य, और प्रशम भावना में मन को लगाना चाहिए।
- अब, सम्यक्त्व के आठ अंग और पच्चीस दोषों को संक्षेप में कहा जाता है क्यों कि उन्हें जाने बिना दोषों को किस प्रकार छोडें और गुणों को किस प्रकार ग्रहण करें। प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर



रंवेगादि भावना सहित प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर









## संवेगादि भावना

संवेग

• धर्म और धर्म के फल में अनुराग

प्रशम

• कषायों की मंदता

अनुकम्पा

दय

आस्तिक्य

• जिन वचनों में आस्था / श्रद्धा







जिन वच में शंका न धार वृष, भव-सुख-वांछा भानै। मुनि-तन मिलन न देख घिनावै, तत्त्व कुतत्त्व पिछानै॥ निजगुण अरु पर औगुण ढाँके, वा निज-धर्म बढ़ावै। कामादिक कर वृषतें चिगते, निज पर को सु दिढ़ावै॥१२॥

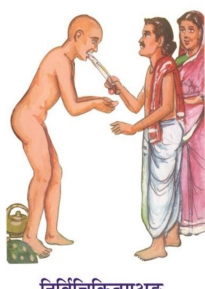
- १. सर्वज्ञ देव के कहे हुए तत्त्वों में संशय-संदेह नहीं करना, नि:शंकित अंग है;
- > २. धर्म को धारण करके सांसारिक सुखों कि इच्छा नहीं करना, नि:कांक्षित अंग है;



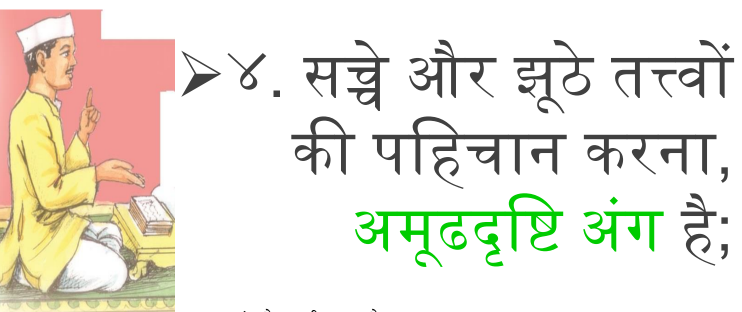
निशङ्कित एवं नि:कांक्षितअङ्ग



▶३. मुनियों के शरीरादि मैले देखकर घृणा नहीं करना, निर्विचित्सा अंग है;



निर्विचिकित्साअङ्ग



<mark>प्रकाश</mark> छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर







स्थितिकरणअङ्ग

५. अपने गुणों को और दूसरे के अवगुणों को छिपाना तथा अपने आत्मधर्म को निर्मल बनाना, उपगूहन अंग है;

>६. काम-विकारादि के कारण धर्म से च्युत होते हुए अपने को तथा पर को उसमें पुन: दृढ करना, स्थितिकरण अंग है।
प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर





धर्मीसों गौ-वच्छ-प्रीति सम, कर जिन-धर्म दिपावै। इन गुणतैं विपरीत दोष वसु, तिनकों सतत खिपावै॥ पिता भूप वा मातुल नृप जो, होय न तो मद ठानै। मद न रूप को, मद न ज्ञान को, धन बल को मद भानै॥१३॥

> ७. साधर्मीजनों से बछडे पर गाय की प्रीति के समान प्रेम रखना, वात्सल्य अंग है, और





प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर

वात्मल्यअङ्ग



>८. जैनधर्म की शोभा में वृद्धि करना, प्रभावना अंग है।

मूढ़दूष्टि

आठ दोष





- सम्यग्दृष्टि यदि पिता आदि पितृपक्ष के स्वजन राजादि हों तथा यदि मामा आदि मातृपक्ष के स्वजन राजादि हों तो अभिमान नहीं करता।
- >शारीरिक सौन्दर्य का अभिमान नहीं करता;
- >विद्या का अभिमान नहीं करता;
- >लक्ष्मी का अभिमान नहीं करता;
- >शक्ति का अभिमान नहीं करता।

















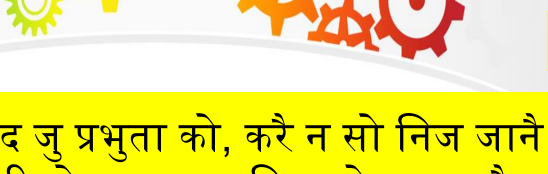


प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर

M







तप को मद न मद जु प्रभुता को, करै न सो निज जानै। मद धारै तो यही दोष वसु, समिकत को मल ठानै॥ कुगुरु-कुदेव-कुवृष-सेवक की, निहें प्रशंस उचरै है। जिनमुनि जिनश्रुत विन कुगुरादिक,तिन्हें न नमन करै है।१४।

- > सम्यग्दृष्टि जीव तप का अभिमान नहीं करता,
- ≻और, ऎश्वर्य बडप्पन का अभिमान नहीं करता,वह अपने आत्मा को जानता है।
- ≽यदि जीव उनका अभिमान रखता है तो ऊपर कहे हुए मद आठ दोषरूप होकर सम्यग्दर्शन को दूषित करते हैं।







- >सम्यग्दृष्टि जीव कुगुरु, कुदेव और कुधर्म और उनके सेवक की प्रशंसा नहीं करता।
  - >जिनेन्द्रदेव, वीतरागी मुनि, और जिनवाणी के अतिरिक्त जो क्ग्र, कुदेव, कुधर्म हैं, उन्हें नमस्कार नहीं करता।



## अनायतन किसे कहते हैं।

>धर्म का अस्थान

अनायतन कौन-२ से है

कुगुरु

कुदेव

कुधर्म

कुगुरु सेवक कुदेव सेवक कुधर्म सेवक



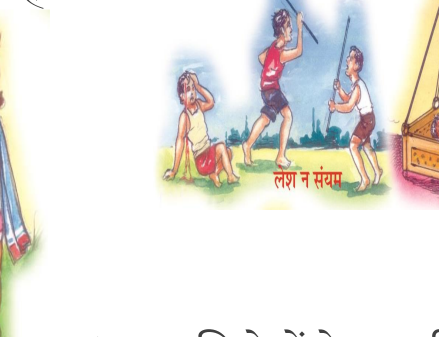


दोषरिहत गुणसिहत सुधी जे, सम्यग्दरश सजै हैं। चरितमोह वश लेश न संजम, पै सुरनाथ जजै हैं॥ गेही, पै गृह में न रचै ज्यों, जलतैं भिन्न कमल है। नगरनारि को प्यार यथा, कादे में हेम अमल है॥१५॥



>जो बुद्धिमान पुरुष ऊपर कहे हुए पच्चीस दोषरहित तथा नि:शंकादि आठ गुणों सहित सम्यग्दर्शन से भूषित हैं

> उन्हें चारित्रमोहनीय कर्म के उदयवश किंचित भी संयम नहीं है



>तथापि देवों के स्वामी इन्द्र द्वारा प्रशंसा पाते हैं।



>यद्यपि वे गृहस्थ हैं तथापि घर में नहीं रचते। जिस प्रकार कमल जल से भिन्न रहता है।



जल में कमल की भाँति अलिप्त हैं।

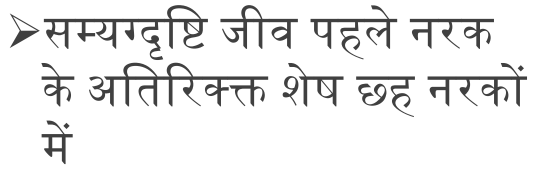
- ≽सम्यग्दृष्टि का घर में वेश्या के प्रेम की भाँति प्रेम होता है।
- ≻तथा जिस प्रकार कीचड में स्वर्ण शुद्ध रहता है उसी प्रकार सम्यग्दृष्टि घर में रहता है।

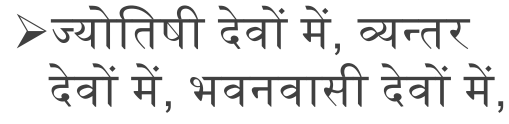




प्रथम नरक विन षट् भू ज्योतिष वान भवन षंड नारी। थावर विकलत्रय पशु में निहें, उपजत सम्यक् धारी॥ तीनलोक तिहुँ काल मािहें निहें, दर्शन सो सुखकारी। सकल धरम को मूल यही, इस बिन करनी दु:खकारी॥१६॥

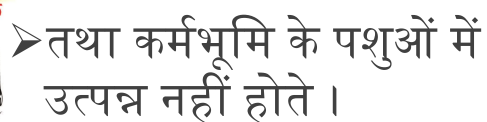






>नपुंसकों में, स्त्रियों में,

>पाँच स्थावरों में, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों में



कमभूम क पशु प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर





- >तीन लोक तीन काल में सम्यग्दर्शन के समान सुखदायक अन्य कुछ नहीं है।
- >यह सम्यग्दर्शन ही समस्त धर्मों का मूल है; इस सम्यग्दर्शन के बिना समस्त क्रियाएँ दु:खदायक हैं।





मोक्षमहल की परथम सीढ़ी, या बिन ज्ञान-चरित्रा। सम्यकता न लहै सो दर्शन, धारो भव्य पवित्रा॥ 'दौल' समझ सुन चेत सयाने, काल वृथा मत खोवै। यह नरभव फिर मिलन कठिन है, जो सम्यक् निहंं होवै॥१७॥





- >यह सम्यग्दर्शन मोक्षरूपी महल की प्रथम सीडी है।
- > इस सम्यग्दर्शन के बिना ज्ञान और चारित्र सम्यक्पने को प्राप्त नहीं करते;
- > इसलिए हे जीवों! ऎसे पवित्र सम्यग्दर्शन को धारण करो।
  - > हे विवेकी समझदार दौलतराम! सुन समझ और सावधान हो; समय को व्यर्थ न गँवा क्योंकि यदि सम्यग्दर्शन नहीं हुआ तो यह मनुष्य पर्याय पुन: मिलना

सम्यग्दर्शन, मोक्षमहल की पहली सीढ़ी है।

संस्यग्दर्शन

प्रकाश छाबड़ा, यंग जैन स्टडी ग्रुप, इन्दौर दुर्लभ है।